
Marioneta del decir y Otra satisfacciÃ³n

Jorge Luis Rivadeneira*

La relaciÃ³n entre cuerpo y lenguaje constituye uno de los puntos esenciales de las
construcciones conceptuales en psicoanÃ¡lisis. Es por ello que tanto en Freud, Lacan o Miller,
encontraremos diversas conceptualizaciones a lo largo de sus elaboraciones. TratarÃ© de
detenerme para el presente trabajo en algunas de ellas para ubicar dos cuestiones. Por un lado, la
idea del cuerpo como marioneta y por otro lado, el estatuto del cuerpo en tanto sÃntoma.

Antes de pasar a los dos puntos mencionados, es necesario volver a Freud para mostrar cÃ³mo
ya en su elaboraciÃ³n del concepto de pulsiÃ³n, el cuerpo y el lenguaje estÃ¡n en una relaciÃ³n
dialÃ©ctica.

Freud precisa en 1915: â€œSi ahora, desde el aspecto biolÃ³gico, pasamos a la consideraciÃ³n
de la vida anÃmica, la `pulsiÃ³nÂ´ nos aparece como un concepto fronterizo entre lo anÃmico y lo
somÃ¡tico, como un representante psÃquico de los estÃmulos que provienen del interior del
cuerpo y alcanzan el alma, como una medida de la exigencia de trabajo que es impuesta a lo anÃ­
mico a consecuencia de su trabazÃ³n con lo corporalâ€•.[1] Esta clÃ¡sica referencia a la pulsiÃ³n
presenta varias dimensiones. En principio, y para articularlo a los dos puntos seÃ±alados
anteriormente, podrÃamos preguntarnos de dÃ³nde nace ese representante psÃquico de los estÃ­
mulos que provienen del interior del cuerpo y cuÃ¡l es esa exigencia de lo anÃmico en esa
trabazÃ³n con lo corporal. Â¿Podemos ubicar en una y otra las ideas del cuerpo como marioneta y
el cuerpo como sÃntoma?

Respecto de lo primero, Miller nos dice en el texto â€œLa ponencia del ventrÃlocuoâ€•:
â€œSomos todos ventrÃlocuos. El sujeto no le habla al otro. El sujeto se habla a sÃ mismo. Se
habla a sÃ mismo a travÃ©s del otro. Se habla a travÃ©s de la marioneta del otroâ€•[2]. Miller
aclara allÃ que â€œHay que ser psicÃ³tico para pensar que somos nosotros la marioneta del
otroâ€•,[3] sin embargo, no deja de ubicar un efecto de marioneta en la estructura del lenguaje.
Por ello, â€œEl sujeto queda condenado al monÃ³logo, al monÃ³logo autista de su goce, a la
homeostasis de la pulsiÃ³nâ€•.[4] Esto, dice Miller, trae una problemÃ¡tica ligada a la
interpretaciÃ³n, y nos ofrece dos modelos, la interpretaciÃ³n que toca la identificaciÃ³n y la
interpretaciÃ³n que toca el fantasma, por supuesto, Ãntimamente ligados. En los dos casos se
trata de algo que produce una caÃda del objeto.

EOL BLOG
www.eolblog.ar

Page 1
www.eolblog.ar



Pero plantea â€œla necesidad de una nueva disciplina de la interpretaciÃ³nâ€•[5] en tanto â€œla
situaciÃ³n es distinta si uno parte desde el punto de vista de que el significante trabaja primero
para el goce y tiene la misma trayectoria que la pulsiÃ³nâ€•.[6]

Encontramos en la lectura de Miller un pasaje del â€œquerer decirâ€• al â€œquerer gozarâ€•, en
tanto el primero se halla ligado a la lÃ³gica de la marioneta, al monÃ³logo donde no se pone en
juego un real; y lo segundo introduce lo imposible inscripto en el sÃntoma, en el real que introduce
aquello que no anda, y que da cuenta de que eso no quiere decir, sino que â€œeso gozaâ€•.

En El Partenaire-SÃntoma, Miller tambiÃ©n trabaja sobre esta perspectiva, para ubicar que
â€œLo que es real en el sÃntoma es que ese funcionamiento estÃ¡ al servicio del goce del cuerpo
vivienteâ€•,[7] diferente al monÃ³logo de la marioneta.

En el mismo curso, se preguntarÃ¡ acerca de quÃ© es un sÃntoma, tomando como referencia
â€œInhibiciÃ³n, sÃntoma y angustiaâ€• de Freud, para responder que â€œes imposible responder
que el sÃntoma se descifra, es imposible responder que el sÃntoma quiere decir algoâ€•.[8] AsÃ,
el sÃntoma es un devenir anÃ³malo de la pulsiÃ³n, en tanto ofrece otra satisfacciÃ³n en el cuerpo
viviente.

jorgeluisrivadeneira@gmail.com

*Integrante del CID TucumÃ¡n del IOM2. Perito PsicÃ³logo del Poder Judicial de TucumÃ¡n.
Maestrando de la MaestrÃa en ClÃnica PsicoanalÃtica (UNSAM).

NOTAS

1. Freud, S., (1915), â€œPulsiones y destino de PulsiÃ³nâ€•, Obras Completas, Vol. XIV.
Amorrortu, Buenos Aires, 1992, p. 117.

2. Miller, J.-A., â€œLa Ponencia del VentrÃlocuoâ€•, IntroducciÃ³n a la ClÃnica Lacaniana, 
Barcelona, RBA libros, 2007, p. 443.

3. Ibid.,
4. Ibid.,
5. Ibid., p. 450.
6. Ibid.,
7. Miller, J.-A., El partenaire-sÃntoma, Buenos Aires, PaidÃ³s, 2008, p. 60.
8. Ibid., p. 81.

Imagen: Agradecemos la generosa colaboraciÃ³n de Marita Manzotti â€“ Serie Universos Ãntimos
, fotografÃa, detalle de obra, 2022.

EOL BLOG
www.eolblog.ar

Page 2
www.eolblog.ar

mailto:jorgeluisrivadeneira@gmail.com

